
 1

Vadim Korniloff 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Raté ! Les tribulations 
d’un artiste contemporain 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2

 



 3

 

 
À Mylène, 



 4

 

 
« Chaque fois qu’on produit un effet, on se 
donne un ennemi. Il faut rester médiocre 
pour être populaire. » 

(Oscar Wilde) 



 5

 

Artiste peintre ? 

« La peinture de chevalet a fait son temps. Elle vit 
en ce moment les derniers instants, encore sublime 
parfois, d’un long monopole. » (Paul Restany, le 
premier manifeste du nouveaux réalisme, 1960) 

Originaire de Metz, ville moyenne de l’est de la 
France, je vis depuis toujours dans cette commune où, 
il y a peu, le Centre Pompidou a ouvert ses portes. 
Mon milieu familial n’y étant pas très favorable, rien 
ne me destinait à l’art, à la peinture. Je suis le 
« parfait » autodidacte. Aucun diplôme. Aucune 
formation. 

La peinture a été pour moi une rencontre fortuite, 
vers l’âge de trente ans. Une femme en est à l’origine, 
rien de très exceptionnel. 

Je pense sincèrement que si l’on veut devenir 
plombier, pâtissier, boulanger, dentiste, mécanicien, 
etc. une formation est nécessaire, indispensable. Le 
statut d’artiste ne requiert à mon sens rien de tout 



 6

cela. On ne choisit pas d’être artiste ! On ne choisit 
pas de transformer, de sublimer nos sentiments et nos 
émotions. Cela arrive comme une évidence, on ne le 
décrète pas. Naturellement j’imagine et je pense que 
certains environnements sont propices à la création. 
Un déterminisme environnemental, social, 
géographique, économique, etc. existe, il ne faut pas le 
nier. Cependant, cela n’a pas été mon cas et c’est tant 
mieux : je n’ai donc pour ma part aucune explication 
rationnelle au fait de créer, de dessiner et de peindre. 

Ma peinture est perçue comme étant difficile, elle 
ne plaît pas au plus grand nombre (en me lisant, vous 
allez comprendre que c’est plutôt bon signe !) mais 
elle touche les personnes qui me sont chères et 
d’autres qui sont en général très exigeantes, critiques 
et sans concession ; écrivains, peintres, journalistes, 
etc. 

A la demande d’un galeriste, j’ai posé par écrit 
« ma démarche artistique ». C’est une synthèse 
concentrée. Je l’affiche lors de mes expositions, elle est 
sincère et explique dans les grandes lignes ce que je 
crois pouvoir appeler ma véritable expression 
artistique. 

Voici le texte en question : 
« Nicolas Gogol écrivait dans Confession d’un 

écrivain (1855) ce qui suit : 
« J’ai toujours eu une passion pour la peinture (…) 

J’aimais particulièrement un de mes paysages au 
premier plan duquel se dressait un arbre sec et 



 7

rabougri. A cette époque, je vivais à la campagne et 
mes juges étaient nos voisins. L’un d’eux, ayant 
considéré le tableau, hocha la tête et dit : » Un bon 
peintre choisit un bel arbre, vigoureux, couvert de 
feuilles bien vertes, et non un arbre sec et rabougri. » 
Ce jugement vexa l’enfant que j’étais alors. Ce n’est que 
plus tard que je compris sa signification, que je compris 
ce qui plaisait à la foule. » 

Depuis longtemps ce consensus du « bon » goût, 
lisse et sans âme, nous est massivement imposé et 
ma peinture est une forme de résistance à cette 
dictature du simple plaisir de la forme (l’esthétisme 
primaire). Le caractère grave de mes sujets n’est que le 
reflet d’une société anorexique qui s’efforce de 
standardiser et de faire disparaître l’individu au profit 
de l’apparat, du superficiel, de l’argent et de la 
marchandise. 

De plus, ma volonté n’est pas de peindre des 
« femmes », mais ces dernières représentent pour moi 
une symbolique plus appropriée, étant plus exposées à 
cette tyrannie de l’esthétisation sans limite, sans âge, 
obscène et imbécile. 

Pour conclure, mes « femmes » sont belles, très 
belles, car elles sont enfouies dans une sensibilité et 
une sincérité (suprasensible) qui tendent à disparaître 
dans le conscient collectif. 

« La “belle” peinture c’est l’apparence de 
l’apparaître, l’image d’un sentiment. » (Diderot). 



 8

Aussi le spectateur qui ferait de ma peinture une 
interprétation esthétique primaire selon des critères 
formatés et dictés1… qu’il reste dans « la foule ». » 

                                                      
1 « Pour que vous aimiez quelque chose il faut que vous l’ayez vu… 
entendu depuis longtemps tas d’idiots » (1920, Francis Picabia) 



 9

 

W.C. National ! 

« S’il vous plaît, laissez en partant l’Etat 
dans les toilettes où vous l’avez trouvé. » 

(Graffiti, anonyme) 

Très engagé dans ma création, mes convictions et 
mes idéaux, je me retrouve rapidement désenchanté 
par ce « monde » que je découvre : le « monde de 
l’art ». Je constate que la sincérité et la spontanéité 
comme dans beaucoup d’autres domaines d’activités 
ne sont pas des atouts, bien au contraire. Les 
mécanismes de fonctionnement de la plus vulgaire et 
banale entreprise commerciale sont les mêmes de 
ceux de celle l’art : la qualité de votre réseau (amical, 
professionnel, etc.) ainsi que votre propension à 
l’opportunisme, détermineront votre réussite. De plus 
je m’aperçois qu’une grande partie de la production 
artistique contemporaine est largement négligée et 
ringardisée par nos institutions au profit de l’art 



 10

conceptuel. Un peu comme si à l’apparition de 
l’écriture nous avions cessé de parler ! 

Je m’en indigne, écris un manifeste et crée une 
action concrète autour de celui-ci. C’est le manifeste 
W.C.National dont voici le texte intégral : 

« Alors que l’on exhibe des W.C.* dans les 
Musées, les artistes exposent dans les W.C. 

Derrière ce slogan, une action et une volonté bien 
réelle de dénoncer et d’exposer des artistes peintres 
contemporains « snobés », dans les toilettes publiques 
de restaurants, cafés, etc. Peut-être les derniers lieux 
qui leurs sont réservés… ! 

En effet, une réalité m’est apparue : le cynisme et 
la vanité d’une grande majorité des acteurs des 
institutions publiques et privées de l’art qui donnent 
une importance quasi religieuse et sans bornes aux 
« idées » plutôt qu’aux médiums classiques de l’art 
(peinture, sculpture, etc.), ce qui conduit à offrir une 
visibilité à bon nombre d’« artistes » dit conceptuels, 
démunis pour la plupart de savoir-faire, voire de 
talent, dans tous les F.R.A.C. (Fonds Régionaux d’Art 
Contemporain) et autres galeries subventionnées de 
France. D’après le philosophe Bernard Stiegler, la 
prolétarisation des masses s’est opérée par la 
dépossession du savoir-faire des ouvriers, puis celle 
d’autres catégories socioprofessionnelles. De nos jours 
tout me fait penser que nous assistons à la 
prolétarisation des métiers des Arts plastiques, avec le 
consentement d’experts… prolétarisés ! 



 11

La boucle est bouclée, l’urinoir de Marcel 
Duchamp baptisé La Fontaine2 en 1917 n’était autre 
qu’une forme de révolte vis-à-vis des Institutions 
passées, et la notion (le merchandising !) de ready-
made n’est apparue que plus tard. C’est donc en 
hommage à l’humour du premier responsable de cette 
plaisanterie que j’ai choisi d’ouvrir les W.C. comme 
lieux d’exposition aux artistes contemporains boudés, 
et d’en faire notre Salon des Refusés3 d’aujourd’hui. » 

                                                      
2 La « Fontaine » est un ready-made de Marcel Duchamp consistant en 
un urinoir en porcelaine renversé signé « R.Mutt » et daté de 1917. 
L’œuvre fut refusée lors de la première exposition de la Société des 
artistes indépendants de New York en 1917 avant de disparaître. Seules 
des répliques certifiées par Duchamp dans les années 1960 sont 
aujourd’hui exposées dans les musées. La Fontaine passe pour l’œuvre la 
plus controversée de l’art du XXe siècle. 
3 Exposition autorisée par Napoléon III. Ce Salon est l’une des 
illustrations de l’émergence, dans la seconde moitié du XIXe siècle, 
d’une modernité en peinture, en opposition avec le goût officiel. 



 12



 13

 

Une exposition collective 
autour du manifeste W.C. National ! 

« Nous ne reconnaissons aucune théorie. 
Nous avons assez des académies cubistes et 
futuristes : laboratoires d’idées formelles. 
Fait-on de l’art pour gagner l’argent et 
caresser les gentils bourgeois ? » 

(Tristan Tzara, 1916) 

Je parviens à réunir trente-quatre artistes venant 
de tous les domaines et expressions artistiques : 
peinture, gravure, photographie, collage, rogue-
taxidermie, etc. et je réussis à les convaincre d’exposer 
pendant une durée d’environ un mois dans des 
toilettes publiques de restaurants, bars, etc. de la ville 
de Metz et ses environs. 

Le conservateur d’un musée de France, le musée 
de la Cour d’Or à Metz, entend parler de mon projet 
et me propose de participer à cette action. Il me confie 



 14

alors les toilettes publiques de « son » musée afin d’y 
exposer mes œuvres durant toute la durée de 
l’exposition collective W.C.National. Bénéficiant de ce 
soutien inespéré et redoublant d’efforts et d’énergie, 
cette action rencontra un succès médiatique local et 
régional relatif, mais non négligeable. 

En fait ma déception fut ailleurs. C’est 
l’incompréhension quasi générale du fond de cette 
démarche qui me fit comprendre qu’il était vain 
d’essayer d’attirer l’attention sur une problématique 
qu’une grande partie d’entre vous qualifieriez 
d’intellectuelle donc de secondaire. 

La majorité de mes interlocuteurs n’y a vu et 
compris qu’un concept artistique rigolo de plus. Un 
gag ou un canular d’artiste contemporain ! 
Cependant, le côté transgressif de l’exposition 
W.C.National, le fait d’exposer dans des toilettes 
publiques, c’est bien pour capter l’attention et faire le 
lien avec l’urinoir, La Fontaine de Marcel Duchamp. 
Le prétexte de toutes les excentricités, le plus souvent 
incompréhensibles, qui pullulent (et polluent !) le 
« monde de l’art » aujourd’hui, c’est parce que Marcel 
Duchamp. Mais pour mieux comprendre cela ainsi 
que mon indignation, mon désenchantement et mon 
écœurement, il faut commencer par le début, par ma 
prise de conscience… par ce qui suit. 



 15

 

Obispo vaut Céline ! 

« Je ne vais plus au musée du Louvre 
depuis plus de vingt ans à cause de ce doute 
que j’ai sur la valeur des jugements qui ont 
décidés que telles œuvres y seraient et telles 
autres non, alors qu'elles auraient pu y 
être… ! » 

(Marcel Duchamp, Paris, 1967) 

Un orthodontiste, Jean Claude B., nous avait 
invité mon épouse et moi-même à dîner. Mon statut 
d’artiste peintre de province me confère cet 
« honneur » : être convié à la table de certains 
notables de ma ville ! Les professions libérales telles 
que dentistes, ophtalmologues, radiologues, notaires, 
etc. sont, à l’image des films de Claude Chabrol, des 
personnalités très « importantes » dans le paysage 
d’une ville moyenne. Il y avait sept convives en 
comptant leur petit garçon Hugo, âgé alors de six ans. 



 16

Il aura toute son importance dans ce qui suit et il est 
peut être même responsable en partie de ce 
témoignage. Dans la pièce où se déroulait le dîner se 
trouvait, placé en hauteur, un téléviseur de taille 
démesurée. Il était face à nous, ma femme, Hugo et 
moi. À l’écran on pouvait y voir l’émission « The 
Voice » (c’est Hugo qui me l’a dit), une sorte de jeu 
télévisé qui consiste à faire chanter des victimes de la 
télécratie, dans l’unique but de leur faire miroiter un 
destin tel que celui de Britney Spears. Le plus drôle, et 
ce fut heureux, le son était éteint. Je demandais donc 
poliment à Jean-Claude de bien vouloir éteindre ce 
téléviseur. Il me fit comprendre que son intérêt était 
de divertir son fils pendant le dîner. Je ne tiens pas à 
m’étendre sur le sujet de tels agissements, mais vous 
devinerez je pense, mon sentiment en me lisant. Je lui 
fis alors remarquer que l’unique intérêt de ce genre de 
divertissements était celui d’entendre, d’écouter 
chanter ses participants. Mais je lui confiais surtout 
que le fait d’avoir deux mètre carrés de couleurs 
criardes et vives en face de moi durant tout le dîner 
m’était extrêmement déplaisant et incommodant. Par 
conséquent, l’éteindre me paraissait une excellente 
(et salvatrice) idée. 

La télé est là pour divertir son fils, la télé restera 
donc allumée… débat clos. 

Je pris donc un autre biais pour faire éteindre 
cette maudite télévision muette : j’expliquais que je ne 
comprenais pas que l’on puisse regarder et s’intéresser 



 17

à ce genre de programme. J’expliquais également que 
le pouvoir d’influence d’une telle connerie (je 
commençais à m’échauffer) sur les téléspectateurs 
pouvait avoir des conséquences dramatiques : c’était 
pour moi une espèce de formatage et de 
conditionnement à la nullité (j’étais énervé) qui 
conduisait à une perte généralisée de la perception 
d’une certaine idée que j’avais de l’art, de la beauté, 
etc. Je donnais l’exemple de la dernière manifestation 
d’art contemporain Nuit Blanche (à Metz) qui était à 
mon sens d’une niaiserie infantile et grotesque que je 
qualifierais au mieux d’animation culturelle, de pur 
divertissement digne de l’émission « The Voice ». 
Jean-Claude commença alors à s’énerver en me disant 
que son fils Hugo avait adoré et par conséquent c’était 
génial, c’était fun. 

La télé muette était toujours allumée. 
Il ajouta que je n’avais pas à m’exprimer ainsi sur 

le sujet, que c’était très présomptueux de ma part de 
juger de la sorte une exposition qui avait plu à… 
Hugo. Je lui rappelai alors que j’étais artiste peintre et 
que je ne me permettrais pas d’émettre des jugements 
concernant telle technique de « redressage » de dents 
plutôt qu’une autre. Les « chicots » c’était son 
domaine de compétences et je ne m’y aventurerais 
jamais. 

La télé muette était toujours allumée. 
Il me dit alors que tout ça c’était des conneries et 

que si la sélection des œuvres contemporaines de la 



 18

manifestation Nuit Blanche ne me plaisait pas, j’avais 
forcément tort puisque ces dernières avaient été 
sélectionnées par des connaisseurs … des experts. Et 
c’était très bien ainsi car il n’avait pas le temps ni 
l’envie de lire, de s’intéresser à tout ça. Le « redressage 
de dents » lui prenait tout son temps et celui qui lui 
restait était consacré aux divertissements familiaux, à 
ce genre de manifestation et d’émissions qui 
correspondent à ses attentes. 

La télé muette était toujours allumée. 
Jean-Claude finit enfin par me dire le plus 

sérieusement du monde : 
« Je ne vois pas la différence de talents artistiques 

qui puisse exister entre Pascal Obispo et… Louis 
Ferdinand Céline. » (Je n’invente rien !). 

La télé muette était toujours allumée 
Je pense qu’elle l’était encore après notre départ et 

sûrement encore aujourd’hui. 



 19

 

L’image du sublime 

« Elle était le sourire qui illumine tout 
autour de soi (…) Évitant de la regarder en 
face comme le soleil, mais de même que le 
soleil, il n'avait pas besoin de la regarder 
pour la voir. » 

(L.Tolstoï, Extrait de « Anna Karénine » : 
Levin (Constantin Dimitriévitch) 

voit pour l’une des premières fois Kitty 
(Catherine Stcherbatska.)) 

C’est donc lors de ce dîner que je partageais avec 
des personnes de classe sociale supérieure car 
disposant de revenus supérieurs, que tout m’est 
apparu. Ce tout est la perte de ce que je m’obstinais 
encore à croire, imaginer et rêver différent, autrement 
dit du conformisme ambiant. La perte de ce qui 
m’apparaît être le sensible, le beau, ceux qui sont liés à 
une certaine idée du romantisme, à cette forme de 



 20

grandeur qui ne s’habille pas de ces apparats 
grotesques que l’on retrouve dans les histoires sans 
histoire, caressant juste la forme prévisible et 
caricaturale d’un simulacre de mon idée du sensible. 
Mon beau est un beau qui embellit le vaincu, le temps, 
le banal et peut-être même la laideur. Il ne s’explique 
pas, il existe juste parce qu’on le sent, le ressent. Ce 
« beau » n’est pas une vision, une odeur ou un son, il 
est la quintessence de ceux là. C’est le résultat de la 
somme de sentiments et d’émotions que l’on ne 
rationalise pas, une absence du réel, que je nomme 
ici : Image du sublime. 

Cette image est une chose rare mais elle peut être 
plus facilement perceptible dans des domaines 
artistiques autres que ceux dont il est question ici 
(peinture, sculpture, gravure, etc.). La musique et le 
cinéma par exemple sont deux expressions artistiques 
popularisées et vulgarisées à outrance car elles sont 
toutes deux d’excellents vecteurs économiques et par 
conséquent très lucratives. Leurs marchandisations et 
commercialisations sont plus simples donc nos 
sociétés ont développé toute une économie 
technologique de masse pour promouvoir ces deux 
médiums. C’est parce que nous sommes 
constamment exposés à ces différentes productions 
artistiques (et malheureusement trop souvent 
commerciales !) cinématographiques et musicales, 
que nous développons alors une sensibilité naturelle 
envers ces médiums. Cette exposition est notre 



 21

apprentissage. Cette sensibilité se traduit par des 
émotions plus ou moins intenses qui vont du simple 
rire aux bouleversements émotionnels : tristesse, 
pleurs, etc. Cette image du sublime n’est pas du 
domaine du sensationnel mais bien celui de 
l’émotion. 

C’est donc lors de ce dîner, subissant les discours 
et autres « expertises » approximatives des convives 
sur les questions afférentes au domaine de l’Art, que 
mon sentiment du sensible, du beau, fut balayé, 
littéralement liquidé. La disparition d’une chose si 
importante et si bouleversante ne se fait pas sans 
l’apparition d’une autre… c’est ce que l’on peut 
nommer ici l’innovation ! 

Cette innovation est donc la liquidation de cette 
image du sublime au profit d’une autre chose. 



 22



 23

 

Les Verdurin* modernes 

Au nom d’une obsession égalitaire qui prône 
l’horizontalité de tous et de tout… tous et tout se 
valent. Nos propres systèmes d’appréciation et de 
jugement ont été et sont abandonnés et confisqués. La 
représentation de cette image du sublime dans la 
littérature, la peinture, la sculpture, etc., toute 
expression artistique s’efforçant de produire cette 
image, devient suspicieuse. C’est le spectre du don, de 
l’inné, d’une certaine forme d’élitisme autre que celui 
de la performance financière, monnayable et bien 
réelle qui est inacceptable et intolérable. Le talent et le 
don de celui qui crée, l’artiste, ce que j’appelle l’image 
du sublime, sont niés, méprisés. Seule la valeur 
marchande évaluée par cette même classe sociale 
supérieure, que l’on peut qualifier de Verdurin4 
                                                      
4 Madame Verdurin est un personnage du principal roman de Marcel 
Proust, À la recherche du temps perdu. Elle tente de rassembler autour 
d’elle un groupe de « fidèles » auxquels elle veut imposer, avec leur 
consentement, ses goûts artistiques… Madame Verdurin est l’archétype 



 24

moderne, remplace toute légitimité à la notion 
d’« œuvre d’art ». Et le résultat d’une équivalence 
exclusivement économique détruit par conséquent la 
notion même de l’unicité qui caractérise l’existence 
d’une œuvre d’art. Ce qui est équivalent n’est pas 
unique. 

L’arriviste économique est le grand expert 
contemporain de la valeur art. 

                                                                                                
de la moyenne bourgeoisie parisienne, stupide, prétentieuse et 
malveillante. 



 25

 

Les nouveaux prolétaires 

Karl Marx avait raison, lorsqu’il écrivait que nos 
sociétés capitalistes occidentales ne sont que des 
fabriques à prolétaires. Le prolétaire est celui qui se 
fait déposséder de son savoir-faire… puis de son 
savoir-vivre. Les premiers étaient issus de la classe 
sociale « inférieure », la classe ouvrière. Et puis 
mécaniquement, inlassablement cette fabrique 
gangrène toutes les classes sociales pour arriver enfin 
à celle que l’illusion de la possession élève au-dessus 
des autres : l’« élite ». C’est cette « élite », ces Verdurin 
modernes, l’instigatrice de l’innovation qui crée les 
diktats du goût nouveau. Une forme inédite de 
conformisme apparaît, celle du goût universel, pioché 
dans la notion galvaudée du tout design, du tout art. 
Pour fédérer le plus grand nombre, le quantitatif, une 
sorte de tyrannie de la majorité l’emporte sur le 
qualitatif. La perception de ce « qualitatif » prenait ses 
racines dans notre subjectivité construite entre autre, 
sur l’apprentissage de la connaissance. Cette dernière 



 26

est transmise et digérée du passé au présent vers 
l’avenir. 

Ironie du sort, les fondements de cette société 
design, lounge, ne se déroulent plus dans le temps. La 
nouvelle élite ne s’inscrit que dans un présent, elle ne 
vieillit plus, elle patine… elle se fige. En appliquant la 
politique des modes, des préférences imprimées par les 
circonstances5, dans le domaine de l’art, ce dernier se 
condamne à plaire, et non plus à créer du désir. Toute 
notion de désir est relayée à néant, laissant place aux 
nouveaux ordres d’universalité des sens communs : le 
ludique, le fun, l’humour, la mort, le sexe… la merde ! 

                                                      
5 Formule de René Huyghe dans « De la philosophie à l’art, entretien. », 
1991. 



 27

 

Mickey Mouse 

« Le contenu des croyances collectives 
auxquelles personne ne croit vraiment est 
le produit direct des bureaucraties au 
pouvoir dans l’économie et l’Etat, et leurs 
adeptes ne font qu’obéir en secret à des 
intérêts personnels atomisés et là même 
inauthentiques ; ils n’agissent que comme 
simples rouages économiques » 

(Max Horkheimer, 
« Zeitschrift für Socialforschung », 1941) 

Armes ultimes de l’innovation artistique : le 
transgressif, le subversif et la blague généralisée… 

Walt Disney rêvait d’un parc à thème, non pas 
comme celui d’Eurodisney (ou Disneyland), mais 
avec des vrais gens vivant dans une ville artificielle, 
sorte de ghetto amusant, ludique et aseptisé. Cette 
ville aurait été visitée par d’autres vrais gens : le 



 28

« Projet Floride » (1964) une ville « Loft Story » (« Big 
Brother »). Aujourd’hui son rêve est devenu réalité, 
finalement le réel serait peut-être dans ses parcs à 
thème. Le monde de Disney a envahi le royaume de 
l’art, le ludique en est le maître mot. Des villes 
françaises organisent des grand-messes de l’art 
« contemporain » (les guillemets sont pour souligner 
le fait que le terme contemporain n’est pas correct, 
puisque non représentatif de la production artistique 
globale contemporaine), pour une nuit seulement, 
une Nuit Blanche. 

Au nom d’un art contemporain qui se veut et se 
doit ( !) populaire, ces villes sont transformées en parc 
à thème. Walt Disney n’était pas pris au sérieux 
concernant son premier dessein, son premier rêve. 

Vous êtes né et mort trop tôt Monsieur Disney. 
Un soir d’été sur une terrasse je rencontrais le 

conseiller municipal à Metz en charge d’une de ces 
fameuses manifestations Nuits Blanches. Je lui ai alors 
exposé mon point de vue sur la dysneylandisation de 
cette exposition artistique nocturne, sa vindicte fut 
sans appel. Ma critique est aisée, mais surtout motivée 
par mon « manque de générosité ». Il est vrai que 
dépenser pour une nuit seulement, des sommes allant 
jusqu’au million d’euros afin de promouvoir le 
concept du créateur de Mickey Mouse est, je l’admets 
qualifiable de bouffonnerie, mais certainement pas 
d’avarice. 



 29

 

Les animateurs culturels 
et les petites lampes torches ! 

« La lumière plaît davantage que l’obscurité. » 

(Edmund Burke, 18ème siècle) 

Autre exemple de simulacre de l’art. En décembre 
2012, voilà ce que l’on pouvait lire dans la presse 
concernant une exposition créée par la directrice du 
F.R.A.C. (Fonds Régionaux d’Art Contemporain) de 
Lorraine dans une des galeries du Centre Pompidou-
Metz : 

« Le concept a de quoi surprendre. Déambuler 
dans l’obscurité à travers 1000 m², voilà une idée 
originale. Il faut dire que le Centre Pompidou-Metz a 
laissé carte blanche à la directrice du Frac Lorraine, et 
que dans ce domaine-là, celle-ci n’est jamais à court 
d’inspiration. » 

Le concept en question est la visite et la 
découverte d’une partie du fonds d’images (œuvres 



 30

photographiques) de ce F.R.A.C. plongés dans 
l’obscurité totale mais muni de petites lampes 
torches ! En fait, la conclusion de cet article est bien 
révélatrice des conséquences de ce que je cite plus 
haut. C’est bien l’inspiration et par là même le talent 
d’un technocrate de l’entertainement6 cultur(€)l qui 
sont ici reconnus, salués et mis en valeur. Le medium 
de création utilisé par la directrice de cette institution 
n’est autre que la qualité artistique (celle-ci bien 
réelle) des œuvres photographiques exposées. Que 
dirait-on d’un pseudo-artiste peignant directement 
sur une toile de Balthus ? Cette parodie absurde de 
création conceptuelle vient gâcher, dépouiller et 
spolier le réel talent. Réduire des œuvres d’art en 
vulgaire « faire-valoir » afin d’assouvir les ambitions 
artistiques des frustrés et des sans-talents. Dans ce 
domaine, ces animateurs de divertissements culturels 
ne sont effectivement « jamais à court d’inspiration. ». 

                                                      
6 Terme anglais désignant les contenus dérivés de l’industrie du 
divertissement (TV, musique, cinéma, jeux vidéo, etc.). 



 31

 

Cynisme ? 

« Un cynique est un homme qui connaît le 
prix de tout mais la valeur de rien » 

(Oscar Wilde) 

Mais sortons de la connivence (in)consciente et 
facile de certains acteurs institutionnels de ce que je 
nomme ici, l’innovation. En effet, pour essayer de 
comprendre les raisons de ce changement, de cet 
abandon (forcé ?) généralisé de la perception du beau 
et du sensible, ce sont les fondements des processus 
de cette mutation qu’il faut analyser, déchiffrer afin 
d’en trouver le but. 

Le fait de promouvoir un art qui se veut 
populaire, n’est en aucun cas bienveillant ni altruiste. 
La valorisation, d’un objet plutôt que d’un autre n’est 
pas sans but bassement mercantile. Les prix délirants, 
et non valeurs, du marché de l’art « contemporain » 
en sont une parfaite démonstration. 



 32

Mais comment peut-on croire, laisser croire, 
qu’un chien (Dogballoon de Jeff Koons) en forme de 
ballon d’une envergure de 4 mètres, fabriqué de 
manière industrielle, aux allures infantiles, rigolotes et 
grotesques soit présenté comme une œuvre maîtresse 
de la fondation d’un grand collectionneur7 de l’art 
contemporain. La « blague » réside donc également 
dans l’existence d’une telle imposture… 
« contemporaine ». 

Pourquoi ceux qui ont la charge de nous 
apprendre à voir, sentir, ressentir et comprendre la 
sensibilité et la force que dégagent certaines œuvres se 
vautrent-ils dans le domaine de la farce ? 

                                                      
7 Le milliardaire français, François Pinault. 



 33

 

Le Ready-made 
ou la destruction du « réel » 

« (…) Je leur ai jeté un porte-manteau et 
un urinoir à la tête comme une 
provocation et voilà qu’ils en admirent la 
beauté. » 

(Duchamp à Richter, 1962) 

Pour comprendre les fondements d’un art 
« contemporain » qui cautionne et sacralise la farce, il 
faut remonter le temps. Au début du 20ème siècle 
Marcel Duchamp soulevait une réflexion 
révolutionnaire, en introduisant le banal dans 
l’esthétisme, et l’esthétique dans la banalité. Le 
concept du ready-made était né. En fait on peut 
constater que ce dernier pose la réflexion bien au-delà 
du seul champ du domaine de l’art. 

La notion de ready-made repose sur l’idée de 
croire en la véracité du statut d’œuvre d’art, celui d’un 



 34

objet fini, déjà fait (ready-made en français), par la 
seule volonté de l’artiste. Il ne s’agit donc pas d’un 
médium classique (toile, papier, argile, etc.) 
« transformé » par ses soins et talents. C’est un objet, 
de préférence de notre quotidien, banal, « (…) ni 
beau, ni laid, qui n’a aucun intérêt/.. »8 et à peine 
amélioré ou modifié, voire pas du tout. 

Duchamp voulait démontrer ici que dans nos 
sociétés tout est question de croyances et de simulacres. 
La valorisation artistique d’un urinoir (La Fontaine, 
1917) n’est possible qu’avec la complicité et surtout la 
croyance du spectateur, du regardeur. 

Dans cette démonstration, Duchamp nous 
questionne donc sur notre capacité à croire ce qui 
détermine notre réel. 

Que cette démarche purement intellectuelle 
suscite en nous un questionnement d’ordre 
philosophique, cela paraît logique. Mais suivre cette 
réflexion en dehors du domaine littéraire me semble 
dénué de sens. C’est pourtant ce que s’efforce de faire 
l’art « contemporain » aujourd’hui, du moins ceux qui 
en détiennent les leviers : musées, galeries, fondations, 
etc. 

                                                      
8 Extrait de l’interview de Marcel Duchamp, janvier 1967 à la galerie 
Gavaudan. Source : www.youtube.com. 



 35

 

Le paradoxe schizophrénique 
Duchampien 

« Il (Duchamp) se méfiait de la consécration, du 
succès attaché à la personne même de l’artiste, et 
il refusait, pour lui personnellement, toute 
compromission (…) » 

(Marc Jimenez, 
« La querelle de l’art contemporain », 

Gallimard 2005 » 

Le ready-made de Marcel Duchamp ne soulevait 
pas seulement cette réflexion. Lors d’une exposition 
de la rétrospective de ses ready-made, une ultime 
interview télévisuelle en 1967 à la galerie Claude 
Gavaudan lui fut accordée. On découvre alors un 
vieux monsieur surpris par la dimension revival de sa 
propre exposition ; cela faisait trente ans que 
personne ne parlait plus de ses ready-made, et « moi 



 36

non plus »9 confia-t-il ! Il prédisait également que 
« dans cinq ou six ans on n’en parlerait plus » ! 

Dans cette interview il dénonçait le sensationnel, 
« la sensation esthétique » que provoque l’art abstrait, 
« qui ne cherche pas autre chose qu’à plaire » le 
spectateur, le « regardeur ». Il appelait cela « l’effet 
rétinien ». Une œuvre abstraite pour lui n’avait aucun 
sens, « car elle ne cherche pas autre chose qu’à vous 
plaire (…) et avec beaucoup de mots naturellement qui 
n’expliquent jamais rien, enfin les mots sont là. ». 

Il ajoutait également : 
« On vulgarise une « œuvre » de façon inutile si elle 

est vue par trop de gens, alors qu’elle pourrait avoir un 
intérêt si elle était moins vue (…) Il faut supprimer le 
nombre des gens qui regardent. » 

À en croire cette interview télévisuelle, les acteurs 
et agitateurs de l’art « contemporain » sont bien loin 
des réflexions soulevées par Marcel Duchamp, dont 
ils tirent pourtant toute légitimité. 

Il y a cependant longtemps que le sensationnel a 
liquidé la valeur émotionnelle dans la grande majorité 
des œuvres labellisées art « contemporain ». Et que 
dire de l’obsession maladive de tous ces temples10 de 
l’art « contemporain » de se muer en sorte d’abattoirs 
culturels, où le quantitatif en nombre de visiteurs est 
la valeur qualitative suprême ! 
                                                      
9 Entre les « », extraits de l’interview de Marcel Duchamp, janvier 1967 à 
la galerie Gavaudan. Source, www.youtube.com. 
10 Musées, fondations, galeries, etc. 



 37

Enfin, la contestation première de Marcel 
Duchamp, à en croire son ralliement en 1916 au 
mouvement DADA11, était bien celle de dénoncer 
l’existence de ce que l’on peut appeler un goût officiel 
ou un art institutionnalisé. 

On peut donc en déduire que les institutionnels 
de l’art « contemporain » et de leurs temples ont pour 
référent divin Marcel Duchamp, qui n’est autre que 
celui qui les conchiait il y a de cela près d’un siècle. 

Chapeau l’artiste ! 

                                                      
11 Mouvement (an)-artistique du début du 20éme siécle se caractérisant 
par un rejet des modèles d’expression traditionnels et de leurs valeurs 
esthétiques et sociales. 



 38



 39

 

La connaissance immédiate ? 

« Le Beau qui n’est que beau n’est pas beau » 

(Charles Baudelaire, 19ème siècle) 

Comme l’explique le philosophe Bernard Stiegler 
la Bêtise est systémique12, elle se nourrit d’elle-même. 
Il démontre également que celle-ci n’est pas innée 
mais bien le produit d’un apprentissage. 

Personnellement je pense que l’art se nourrit 
également de lui-même. Des artistes tels que Charles 
Baudelaire écrivaient des textes magnifiques sur la 
production artistique de ses contemporains : la 
beauté, la puissance, la sensualité, la force, le tragique, 
la mélancolie, etc. Tout ce qui émanait des œuvres 
d’art inspirait d’autres œuvres d’art, dans toutes les 
formes d’expression artistique. Une interaction d’une 

                                                      
12 « Etat de choc, Bêtise et savoir au XXe siècle », Bernard Stiegler, édition 
Mille et une nuits (2012). 



 40

grande richesse existait entre tous les différents 
médiums de l’art (littérature, poésie, peinture, etc.) 

Un monde de l’art (celui de l’art 
« contemporain ») qui prône la laideur, le kitsch, le 
vulgaire et le facile ne donnera naissance à rien 
d’autre, à rien de mieux. La perception de l’image du 
sensible, du sublime demande également un 
apprentissage, il n’est pas inné. La connaissance 
immédiate n’existe pas. On peut reproduire ce que 
l’on voit et comprendre ce que l’on peut reproduire. 

Et nous donner des « petites lampes torches »13 
n’arrange rien ! 

                                                      
13 Lire plus haut « Les animateurs culturels et les petites lampes torches ! » 



 41

 

Marc Lévy dans La Bibliothèque 
de la Pléiade ! 

Dans la présentation des Pléiades (nom ronflant 
donné aux séries d’expositions pour fêter les 30 ans 
des F.R.A.C. ; les Fonds Régionaux d’Art 
« Contemporain ») la ritournelle des discours de tous 
les officiels se félicitant du constat positif (?) de la 
politique culturelle menée par leurs fonds durant ces 
trois dernières décennies, est le partage ! Les F.R.A.C. 
seraient donc des lieux de PARTAGE ! Et par 
conséquent l’objet du partage serait leurs idées ou 
concepts avant-gardistes et sans appel, de ce que doit 
être l’art et surtout sa représentation. Quelques 
exemples pour illustrer ce type de concepts : un fil 
tendu entre deux bouchons cloués sur une cimaise, 
l’agrandissement monumental de la photo de la queue 
d’un chien avec en fond une porte de garage, un sol 
en polystyrène qui se désagrège durant le temps de 
l’exposition, etc. 



 42

Toutes les interprétations des spectateurs (les plus 
imaginatifs, je vous l’accorde) de ce genre de 
représentations artistiques, sont purement fantaisistes et 
forcément inappropriées. Elles demeurent le plus 
souvent enfermées dans le contenu, ou plutôt le discours 
de l’artiste (généralement matérialisé par un polycopié). 
Plus le discours est incompréhensible, plus la crédibilité 
artistique et intellectuelle est indiscutable. 

La première hypothèse serait celle de Jean 
Baudrillard : Ces représentations artistiques se plaçant 
en dehors de tous jugements esthétiques fondés 
(Beaux-arts), elles « (…) spéculent sur la culpabilité de 
ceux qui n’y comprennent rien ou qui n’ont pas 
compris qu’il n’y avait rien à comprendre »14. 

La deuxième hypothèse de l’incompréhension que 
peut rencontrer le spectateur lambda, est à mon sens 
que tout partage intellectuel nécessite un 
apprentissage. Pourquoi offrir des livres à ceux qui ne 
savent pas lire ? À cette question, une seule réponse 
semble acceptable et cohérente. Peut-être qu’en 
maintenant dans l’ignorance « ceux qui ne savent pas 
lire » il est plus facile de désigner un livre aux pages 
immaculées (ou un roman de Marc Lévy, au choix !) 
comme étant une œuvre d’art de premier plan, voire 
une œuvre de la…Bibliothèque de la Pléiade … en fait 
c’est peut-être cela le « lien » ! 

                                                      
14 « le Complot de l’Art, illusion et désillusion esthétiques » Jean 
Baudrillard, édition sens&tonka (2005). 



 43

 

Le spectateur contemporain 
ce nouveau récepteur passif ! 

L’obsession de l’innovation de la mise en 
exécution du fond, de l’idée de l’œuvre est également 
symptomatique de l’art « contemporain ». 
L’innovation technologique (vidéo, ordinateur, etc.) 
devient le prétexte du renouvellement de la forme de 
l’œuvre. La politique de l’obsolescence 
(programmée ?) des biens de consommation touche 
également le domaine de l’art, de sa forme et ses 
médiums. Peindre, dessiner, sculpter dans et sur des 
supports techniques dits classiques (toile, feuille de 
papier, etc.) est l’aveu d’un conservatisme arriéré, au 
mieux d’un acharnement nostalgique primitif. 
Cependant la création concrète du contenu d’une 
œuvre d’art fait partie intégrante de la singularité de 
l’œuvre finie15. C’est justement l’équilibre du fond, de 
                                                      
15 « finie » est en italique pour souligner que la particularité et 
l’originalité d’une œuvre d’art telle que je la décris ici, est de n’être 



 44

l’idée, du contenu et de sa mise en œuvre, en 
exécution, qui déterminera sa qualité et sa valeur 
artistiques. Si contrainte de médium il y a (toile, 
pinceau, papier, etc.) c’est justement pour concentrer 
la quintessence du talent, de l’âme de l’artiste dans le 
contenu de sa création. Seule l’alchimie de la forme et 
du fond fait l’œuvre, et elle seule représente une 
innovation artistique, une œuvre d’art. 

Une idée, un concept fabriqué, réalisé, transformé 
par une technologie innovante (contemporaine) ne 
sera en définitif qu’un produit innovant 
technologique. Il est question ici d’hobbies 
technologiques. L’art est ailleurs. 

Au nom de cette même innovation 
technologique, je constate qu’une autre forme 
d’expression artistique est également en péril : le 
cinéma contemporain. Le progrès technologique 
liquide toute la magie qui caractérise si bien ce 
médium artistique. L’illusion disparaît. Le progrès 
technologique permet le contrôle total des réalisations 
cinématographiques. Celles-ci en deviennent plus 
réelles que notre réel. Elles sont des réels mâchées, 
digérées, interprétées sans l’imaginaire du spectateur. 

Le spectateur devient un récepteur passif. 

                                                                                                
jamais « finie ». Son interprétation est à mon sens multiple puisqu’elle 
dépend de la perception singulière de chaque individu. Le 
« dénouement » artistique d’une œuvre appartient au spectateur. Une 
œuvre d’art est donc « in-finie ». J’entends donc ici par « finie » la fin de 
sa réalisation technique. 



 45

Comme dans l’art contemporain on ne lui 
demande plus son avis, son interprétation, son 
ressenti. Le prêt à penser, à rêver, à imaginer … voilà 
la vraie innovation dont il est question ici. 

Dans « le Nouvel Hollywood »16, Peter Biskind 
raconte la genèse du film de Francis Ford Coppola : 
« Apocalypse Now » (1979). Aujourd’hui la politique, 
ou plutôt la dictature du Blockbuster (production 
cinématographique destinée à engendrer d’énormes 
recettes) menée par l’industrie du cinéma américain 
ne permettrait pas la réalisation d’une telle œuvre 
cinématographique. La contrainte économique 
qu’impose l’innovation technologique cannibalise 
littéralement la créativité artistique. Cette escalade 
financière conduit à des contraintes de rentabilité et 
les coûts gargantuesques que nécessite cette débauche 
technologique sacrifient toute notion de prise de 
risques, et par conséquent d’accidents. La vraie 
innovation provient pourtant de l’accident. 

Dans le cinéma contemporain : le triomphe de la 
valeur économique est la défaite de la valeur art. 

                                                      
16 « Le nouvel Hollywood, Le portrait sauvage du dernier grand âge d’or 
du cinéma d’Hollywood », Peter Biskind, Le Cherche Midi (2002). 



 46



 47

 

« Leaving Las Vegas » 

Le personnage alcoolique suicidaire de Nicolas 
Cage, Ben Sanderson dans le film de Mike Figgis, 
« Leaving Las Vegas » (1995) se trouve dans un 
dilemme existentiel fatal et mortel. En effet, l’histoire 
de cette fiction met en scène son addiction 
vertigineuse à l’alcool. Son suicide par absorption 
colossale d’alcool ne fait pas de doute quant à l’issue 
de sa triste et malsaine pathologie. Cependant son 
dilemme est qu’il ne sait plus pourquoi il boit et par 
conséquent pourquoi il se meurt ! 

Il se pose donc deux questions auxquelles il ne 
peut répondre, faute de lucidité : 

– Est-ce à la suite du départ de sa femme et ses 
enfants qu’il commença à entamer sa cure 
destructive ? 

Ou, 
– Est-ce que sa femme et ses enfants l’ont quitté 

car il commençait à boire ? 



 48

En fait le dilemme de Ben est similaire à celui du 
constat esthétique dans la vie ordinaire de notre société 
actuelle. Car si le cinéma est une forme d’expression 
artistique, il reste également un témoin irréfutable de 
l’évolution des différents modes et goûts qui 
définissent l’esthétique de ces dernières décennies. Aux 
prémices de l’avènement du cinéma, fin du XIXe siècle, 
jusqu’à celui de nos jours, ce constat est bien réel. D’un 
esthétisme manufacturier, vestimentaire, architectural, 
etc. qui prônait une certaine idée de l’élégance, du 
raffinement, du style, de la grâce … de la beauté, nous 
sommes passés au règne du mauvais goût, que l’on 
peut qualifier de vulgaire, kitsch, etc. 

Donc comme Ben je me pose deux questions 
similaires à son dilemme : 

– Est-ce la qualité esthétique de la société dans 
laquelle nous vivons qui détermine, influence les 
productions artistiques contemporaines et se 
répercute sur elles ? 

Ou, 
– Est-ce la production artistique contemporaine 

reconnue, labellisée, et donc visible qui influence et 
détermine l’esthétique de notre société ? 

L’autosatisfaction et la complaisance permanentes 
soutenues par toutes les plus grandes institutions d’art 
sur leurs choix artistiques contemporain sont notre 
« enivrement ». C’est donc peut-être également en 
raison de ceci que tout comme ce malheureux Ben 
nous manquons cruellement tous de lucidité et de 



 49

raison. Et par ce fait nous nous trouvons dans 
l’incapacité de trouver la bonne question à laquelle 
répondre. Mais une chose est certaine, si à la dernière 
question la réponse est positive, qui donc sont les 
responsables ? 



 50



 51

 

Anesthésie générale 

« C’est la merde, c’est la merde ! » 

(Joey Starr, 2006) 

Dans « La vie liquide »17, Sigmund Bauman 
explique que les instigateurs et responsables de cette 
gabegie de la culture sont les gestionnaires de la 
culture (les responsables des institutions d’art privées 
et d’Etat) et non pas les créateurs de la culture (les 
artistes). Les premiers sont indispensables aux 
seconds : la visibilité (c’est à dire être vu, entendu ou 
écouté) est nécessaire et vitale pour les créateurs de la 
culture. Ces derniers, pour la plupart, n’ont pas 
d’autre dessein comme le formule si bien Sigmund 
Bauman, que celui d’« améliorer le monde ». Ils ont 
donc besoin des outils et leviers de communications 

                                                      
17 « La vie liquide »(2006), Zygmut Bauman, édition Pluriel. Chapitre 
« Ingérable et tapageuse culture ». 



 52

et de valorisations (musées, galeries, etc.) des 
gestionnaires de la culture afin d’atteindre leurs buts. 

Pour rencontrer et faire connaître mon manifeste 
W.C.National et son action collective au plus grand 
nombre de gestionnaires de la culture de ma région, 
ainsi qu’aux présumés intéressés de la culture, nous 
nous sommes rendus une amie et moi-même au 
vernissage « Vues d’en haut » du Centre Pompidou 
Metz. La scène se déroule dans le gigantesque hall de 
ce centre d’art. Lourdement « armé » de tracts (des 
manifestes W.C.National), je repère le directeur du 
lieu et je lui donne un manifeste. Il le prend, ne le lit 
pas, le plie soigneusement et le range dans sa poche. Il 
me sourit tout en m’expliquant qu’il savait de quoi il 
s’agissait. Lui-même avait organisé ou participé, je ne 
suis plus sûr, à une exposition18 à Paris dont le thème 
était « les toilettes du monde entier ». Je lui fis 
remarquer que je ne voyais pas le rapport. Il bafouilla 
que j’avais raison, et qu’il ne savait pas pourquoi il me 
racontait son histoire de toilettes ! Fin de cette 
entrevue décevante avec ce gestionnaire. Un peu plus 
loin j’en ai reconnu un autre : Disney-maniac, 
Monsieur Nuit Blanche … Le fameux conseiller 
municipal messin en charge de ce divertissement. 
Toujours dans l’attente de percevoir une réaction à la 
lecture de mon manifeste, je m’empresse donc de lui 
remettre un tract. Il se met à le lire à voix haute et une 
                                                      
18 Je pense qu’il faisait référence à l’exposition de photos 
« Chiottissime », Paris, septembre et octobre 2010. 



 53

fois lecture faite, il me dit que c’est très bien. Juste 
« c’est très bien. » ! J’étais déçu : aucune réaction 
hostile. Dans un élan de provocation, je lui fis part du 
fait que j’allais commencer à distribuer des manifestes 
à tous les convives. Il interpella alors le chef de la 
sécurité et lui expliqua qu’il devait nous laisser 
distribuer tout ce que l’on voulait. J’étais extrêmement 
déçu. Mais je compris qu’une telle indifférence n’était 
pas une marque de mépris, non, c’était bien plus 
grave. « La fin du courage »19 de Cynthia Fleury 
(philosophe, psychiatre) est en fait ici parfaitement 
illustrée. Au-delà de l’abandon collectif de nos 
propres systèmes d’appréciation et de jugement au 
profit des diktats de nos gestionnaires de la culture, 
experts de la pensée dominante (sophistes modernes), 
le manque de courage, celui de l’indignation et de la 
révolte fait cruellement défaut. La tyrannie molle mais 
constante et imperturbable de la pensée dominante de 
nos technocrates culturels l’a remporté au final et 
conduit à un consentement général tacite. Tout est 
toléré, puisque les vaincus consentent d’être vaincus ! 
Le ministère de la culture peut distribuer des légions 
d’Honneur à des acteurs américains et décorer 
Chevaliers des Arts et des Lettres des animateurs télé, 
des chanteurs de variétés et autres créateurs 
d’audience, d’audimat, de fric et de toc. Tout le 
monde consent, tout le monde s’en fout. Dans un 

                                                      
19 « La fin du courage »(2011), Cynthia Fleury, édition Le Livre de Poche. 



 54

monde au service de l’économie, c’est la valeur 
économique qui règne. Ce sont les gestionnaires de la 
culture qui règlent le curseur de cette valeur, ils en 
sont les garants. 

Le constat d’Yves Michaud (philosophe) me 
paraît juste : la Culture, cette espace dans lequel 
l’esthétique est célébrée et admirée, est depuis 
longtemps vide d’œuvres d’art. 

J’assistais donc à la fin du conflit des gestionnaires 
et des créateurs de la culture. 



 55

 

De la réclame ? 

« Quand on y songe, les grands magasins 
sont un peu comme des musées. » 

(Andy Warhol, dans les années 1970) 

En 2011 l’exposition inaugurale du Centre 
Pompidou Metz s’intitulait « Chefs-d’œuvre ? ». Une 
immense rétrospective des productions artistiques 
(peinture, sculpture, photographie, cinéma, etc.) des 
grands noms de l’art de 1905 à nos jours. Le point 
d’interrogation à « Chefs-d’œuvre ? » venait remettre 
au goût du jour la même réflexion que Marcel 
Duchamp soulevait un siècle plus tôt. Voici ce que 
l’on pouvait lire sur la présentation de cette 
exposition20 : 

                                                      
20 source : www.centrepompidou.fr. 



 56

« Qu’est-ce qu’un chef-d’œuvre aujourd’hui ? Qui 
décide et détermine ce qu’est chef-d’œuvre ? Un chef-
d’œuvre est-il éternel ? » 

New York 1964, le philosophe et critique d’art 
Arthur Danto a été l’un des premiers à pressentir le 
curieux virage que prenait le monde de l’art. Dans une 
des premières expositions d’Andy Warhol, une œuvre 
de l’artiste le plongea dans une profonde réflexion, à 
savoir : 

– Est-ce de l’art ? 
Il considéra alors l’entassement de boîtes de 

tampons à récurer de la marque Brillo. Cette 
installation artistique se plaçant en dehors de tous 
critères d’appréciations fondés du domaine des 
beaux-arts, il ne sut répondre. Il s’interrogea alors : 

– Pourquoi est-ce de l’art ? 
Lors d’une conférence l’économiste Frédéric 

Lordon confronte la valeur esthétique avec la valeur 
économique. Dans sa démonstration il explique qu’il 
y a aujourd’hui une corrélation entre les mécanismes 
de valorisation de ces deux valeurs. 

« Les hommes se trompent quand ils se croient 
libres, opinion qui consiste en cela seul qu’ils sont 
conscients de leurs actions et ignorants des causes qui 
les déterminent » (Spinoza) 

En partant de ce raisonnement il explique que la 
valorisation n’est rien d’autre qu’une adhésion. Ce 
sont nos affects individuels qui déterminent notre 
adhésion. Pour valoriser un objet, un concept ou un 



 57

artiste, seuls ceux qui détiennent des leviers et/ou 
supports de valorisation en ont les moyens. Ces 
derniers dans le domaine de l’art sont les milieux 
institutionnalisés qui bénéficient déjà de notre 
crédibilité, donc de notre croyance. Ils sont les 
musées, galeries, fondations, etc. Ils détiennent donc 
le pouvoir, « d’affecter, de produire des effets sur une 
ou plusieurs choses »21. 

Ce que décrit très bien Frédéric Lordon n’est 
autre que la base d’un processus que l’on appelle plus 
vulgairement : le marketing. Donc derrière « chaque 
valeur se cachent des réseaux de valorisation »22 qui 
déterminent les valeurs esthétiques, qui sont 
aujourd’hui intrinsèquement liées à la valeur 
économique. Et comme le conclut Frédéric Lordon : 

« La valeur esthétique qui se rapproche de la valeur 
économique en détruit les fondements »23 

On peut donc maintenant répondre à la question 
d’Arthur Danto : 

– Pourquoi un entassement de boîtes de tampons 
à récurer est-il de l’art ? 

Tout simplement parce que cela se trouve dans 
une galerie d’art ! 

                                                      
21 Extrait de la conférence « valeurs esthétique-valeurs économique » de 
Frédéric Lordon, source www.youtube.com 
22 Extrait de la conférence « valeurs esthétique-valeurs économique » de 
Frédéric Lordon, source www.youtube.com 
23 Extrait de la conférence « valeurs esthétique-valeurs économique » de 
Frédéric Lordon, source www.youtube.com 



 58



 59

 

Buren, Buren, Buren, 
Buren, Buren, Buren ! 

« Cet artiste (Daniel Buren) arrive à réaliser 
par son œuvre ce qui semble être l’idéal absolu 
du marchand à toutes les époques : vendre du 
vide surmonté d’un nom. » 

(François Chevalier, 
La société du mépris de soi, 2010). 

Quant aux questions de même nature soulevées 
par l’exposition « Chefs-d’œuvre » du Centre 
Pompidou Metz, ce dernier y a répondu de la façon la 
plus naturelle et involontaire qui soit, par l’exposition 
qui a suivi la première : 

« Echos, travaux in situ »24 de Daniel Buren ! 
Daniel Buren avait investi l’une des galeries du 

Centre Pompidou Metz et la scinda en deux parties. 

                                                      
24 Titre des expositions de Daniel Buren, Centre Pompidou Metz 2011. 



 60

La première était une installation de cabanes de 
couleurs vives (« (…) éclatées imbriquées, travail in 
situ »)25 et la deuxième partie, la plus intéressante ici, 
était vide (et oui encore !). Mais les murs (cimaises) et 
le plafond de la galerie étaient tapissés de miroirs… 

Ayant eu la chance d’avoir été convié au 
vernissage de cette exposition, je pus donc avoir des 
explications de Daniel Buren lui-même. Lors de sa 
précédente visite de ce lieu d’art il avait fait le constat 
suivant : les visiteurs se précipitent toujours vers la 
gigantesque baie vitrée de cette galerie afin d’en 
admirer le panorama qu’offre la vue de ce lieu : le 
paysage de la ville de Metz ! Il en déduit donc que 
l’extérieur (le paysage urbain) est plus intéressant 
esthétiquement que tout ce qui peut se trouver à 
l’intérieur de cette galerie… de ce lieu d’art : le Centre 
Pompidou Metz. C’est donc en partie dans un élan 
empathique qu’il a tout simplement fait entrer le 
paysage extérieur à l’aide de ses murs et plafonds en 
miroirs, à l’intérieur. 

Au-delà de la faiblesse du discours (et de cette 
œuvre !) de l’artiste, ce qui me frappe ici c’est cette 
volonté obsessionnelle de poser toujours et encore la 
même question sans jamais y répondre. Marcel 
Duchamp fut le premier (voir plus haut) à pousser la 
réflexion à son paroxysme et Daniel Buren, le 
directeur du Centre Pompidou Metz et ses 

                                                      
25 source : www.centrepompidou.fr. 



 61

collaborateurs nous reposent encore et encore les 
mêmes questions : 

« Qu’est-ce qu’un chef-d’œuvre aujourd’hui ? Qui 
décide et détermine ce qu’est chef-d’œuvre ? Un chef-
d’œuvre est-il éternel ? » 

« Qu’est-ce qu’un chef-d’œuvre aujourd’hui ? Qui 
décide et détermine ce qu’est chef-d’œuvre ? Un chef-
d’œuvre est-il éternel ? » 

« Qu’est-ce qu’un chef-d’œuvre aujourd’hui ? Qui 
décide et détermine ce qu’est chef-d’œuvre ? Un chef-
d’œuvre est-il éternel ? » 

Comme si un artiste se mettait à créer des bandes 
verticales de dimension identique encore et encore et 
encore… Que dirait-on de telles œuvres ? 

Mais répondons plutôt à la question que soulevait 
l’exposition « chefs-d’œuvre ?» : 

– Pourquoi une installation de Daniel Buren est-
elle de l’art ? 

Tout simplement parce que cela se trouve dans un 
lieu d’art, un musée ! 



 62



 63

 

Le centre d’art Faux mouvement 

« On est placé en face d’un constat de 
carence, celle de la création dans l’art 
contemporain. L’indigence mentale en est 
réduite à essorer la cervelle pour en tirer 
encore quelques gouttes. » 

(René Huyghe, 1991, 
« De l’art à la philosophie ») 

Dernièrement je me suis rendu à l’exposition de 
l’un des centres d’art « contemporain » les plus 
anciens (1983) et emblématiques de la ville de Metz : 
le centre d’art Faux Mouvement. Elle s’intitulait « Plus 
Tendre ». En sous titre on pouvait également lire : 

« Le plus tendre au monde résiste à ce qu’il y a de 
plus dur » (Lao-Tszu, chapitre 43) 

Cette exposition nous questionne (toujours ces 
questions… ) sur les différents sens du terme « plus 
tendre » en le proposant dans tous les sens : « tendre 



 64

plus » invoque la tension, « plus tendre » la douceur 
ou la mollesse, « tendre vers » un rapport avec l’espace, 
etc. Comme disait si bien Marcel26 : « (…) avec 
beaucoup de mots naturellement qui n’expliquent 
jamais rien, enfin les mots sont là. » 

Le plasticien y proposait toute une série 
d’installations dont je vais vous infliger ici une 
description (sommaire je vous rassure) afin que vous 
réalisiez à quel point il est difficile de s’intéresser à cet 
art « contemporain » : 

À l’entrée du centre d’art, sur sa gauche, on 
pouvait découvrir une enfilade de 26 mètres de 
photos souvenirs, banales, de formats classiques 
(10/15cm, style monsieurtoutlemonde !) dont je n’ai 
pas compris le sens (ou trop bien). Un peu plus au 
fond était disposé à même le sol, un élastique géant de 
couleur marron ( !), pour s’y mettre à plusieurs afin 
de sentir et de matérialiser physiquement la tension 
qu’il peut exister entre les individus. Le problème est 
que vous vous retrouvez souvent seul dans ce genre 
d’endroit. Au centre de la galerie, des piliers 
recouverts de miroirs (décidément) afin de 
déstructurer l’architecture intérieure du centre d’art. 
Sur la cimaise du fond, sur toute sa longueur, une 
feuille de papier large d’une dizaine de mètres sur 
laquelle vous devez marquer d’une croix avec l’aide 
d’un crayon la hauteur de votre nombril afin de vous 

                                                      
26 Marcel Duchamp 



 65

« inscrire dans l’espace » (je n’invente rien)… un tracé 
relie toutes ces marques et devient donc le « centre de 
gravité » (là encore je n’invente rien). Sur la droite, 
encore une enfilade de plusieurs mètres (mais moins 
longue que la première) de photos souvenirs banales 
(toujours du même format et style 
monsieurtoutlemonde !) dont je n’ai toujours pas 
compris le sens. Au milieu de la pièce principale se 
trouvait également un présentoir sur lequel trônait 
une sculpture en forme de semelle de godasses 
argentée que vous devez vous mettre devant le visage 
afin d’en faire disparaître une partie, enfin je crois 
mais je ne sais toujours pas pourquoi. Dans une pièce 
adjacente à droite, on pouvait y voir une boite énorme 
en forme de jumelle en bois, peinte grossièrement en 
noir, avec un écran-projecteur au fond de celle-ci sur 
lequel passe en boucle un film : une fille qui parle tout 
le temps, de tout et de rien et surtout de rien. Enfin 
vers la sortie, le dernier objet qui est à mon sens tout 
simplement le clou de cette exposition : 

Un « témoin » de course de relais27 en verre ! 
Fabriqué pour l’occasion par un artisan verrier, dans 
un ancien atelier de verriers pour symboliser quoi ? Je 
vous le donne dans le mille : 

La fragilité de la transmission de la connaissance 
des savoir-faire dans le domaine de l’art ! 

                                                      
27 Un relais est une course où chaque membre d'une équipe court l’un 
après l’autre, l'enchaînement se faisant par le « passage de témoin » : en 
athlétisme, il s'agit d'un bâton que les athlètes se transmettent. 



 66

Je me suis alors emparé de ce « témoin » et me 
suis dirigé vers l’entrée où se trouvait un médiateur. 
Avec toutes les questions que posait cette exposition, 
j’espérais qu’il pourrait m’éclairer. Je lui fis part alors 
de mon étonnement dû au fait que ce « témoin », cette 
œuvre était inachevée. Il m’a dit qu’il ne comprenait 
pas. Je lui demandais alors s’il était exact que l’un des 
fondements de l’art « contemporain » soit bien la 
rupture avec le passé et par conséquent un aveu de 
non transmission du passé au présent, donc à l’avenir. 
Il me dit de façon très détendue (cela avait peut être 
un rapport avec le thème de l’exposition !) que oui, 
effectivement j’avais raison. Il était sorti deux ans 
auparavant de l’école des Beaux arts de Metz, ce qui 
lui permettait d’être formel ( !) : oui, l’art 
« contemporain » se veut et existe comme une rupture 
avec le passé ! Je lui suggérais alors de casser ce 
« témoin » car il n’était plus question de « fragilité » 
de transmission mais bien de rupture, de cassure ! 
N’étant pas l’artiste, il ne se soumit pas à ma 
recommandation. Je lui proposais alors de soumettre 
mon idée à l’artiste de cette exposition et d’organiser 
un finissage afin de briser ce « témoin ». Le médiateur 
reprit alors délicatement le bâton de verre, l’œuvre 
inachevée, et la rangea avec beaucoup de précaution 
dans un étui luxueux en cuir. Il m’expliqua qu’il ne 
pensait pas que tout cela allait être possible car 
l’artiste tenait beaucoup à cet objet, ce « témoin ». Il 



 67

est vrai que de toutes les installations exposées, c’était 
de loin celle qui bénéficiait de la meilleure facture. 

Il portait finalement bien son nom ce « témoin ». 
Témoin du symbolisme et matérialisme imbécile d’un 
objet sans valeur artistique (au mieux artisanale) qui 
ne peut, dans ce contexte d’exposition, accéder à sa 
sacralisation, son accession au rang d’œuvre d’art 
uniquement en se brisant (enfin selon les codes de ce 
centre d’art) ! Témoin donc de l’ignorance des 
fondements même de l’art dont on se réclame ! Ce 
« témoin » était la pièce maîtresse de cette exposition, 
sa pierre angulaire, son dénouement heureux, mais le 
médiateur détendu et l’artiste, à mon sens, ne l’avaient 
pas compris. Le symbole était pourtant bien trouvé 
ici, mais l’œuvre inexistante. 

Je n’insistais pas et je pensais juste à cette phrase 
que j’avais entendue de Régis Debray : 

« J’emmerde le présent avec ma connaissance du 
passé. La connaissance du passé c’est ce que l’on appelle 
la Culture ». 

Je partis un peu plus tendu qu’en arrivant. C’était 
l’exposition « Plus Tendre », celle d’un artiste de l’art 
« contemporain »… 



 68



 69

 

Les conséquences ! 

« Putain ! Mais qu’est ce qui s’est passé 
pour que tu en arrives là ? Comme tu étais 
pourtant magnifique, avant ! » 

(Ordell Robbie à Louis Gara agonisant, 
après l’avoir froidement liquidé. 

« Jackie Brown », 1997, Quentin Tarantino) 

Début 2013, un article publié dans le magazine en 
ligne « Le Gorafi.fr » a été relayé en boucle sur le 
réseau social Facebook. Il relatait les remords d’un 
artiste de l’art « contemporain », un certain Hugo 
Marchandier. Ce dernier a rencontré un réel succès 
dans le monde de l’art « contemporain » et compte 
parmi les collections les plus prestigieuses : musées 
nationaux, fondations, etc. 

Conscient de la supercherie de sa production 
artistique et de l’escroquerie intellectuelle, morale et 
naturellement économique, cet artiste décide donc de 



 70

se rendre à la police. Comme le nom de ce magazine 
web le laisse présager, une anagramme du Figaro, 
ainsi que cette improbable prise de conscience 
salvatrice, cet article est bien un canular ! Mais ce qui 
m’a troublé ici n’est pas le contenu de cette histoire, 
qui m’a par ailleurs fait sourire, mais c’est plutôt la 
nature des réactions des internautes. Malgré cet 
invraisemblable récit, le nombre de commentaires 
questionnant la véracité de cet article est édifiant et 
affligeant. Ce qui démontre ici la posture absurde 
dans laquelle se trouve l’art « contemporain ». 

Une partie des lecteurs a donc cru cette histoire et 
l’autre a compris qu’il s’agissait naturellement d’une 
farce. Il y a bien deux lectures possible. Mais ceci 
soulève une question. 

Si la lecture au premier degré crée un sentiment 
de justice ainsi qu’un soulagement palpable de voir 
enfin un imposteur de l’art « contemporain », 
culpabilisé, se rendre à la police, et si la lecture au 
second degré est là pour susciter le rire et la moquerie 
sur le fait que celle au premier degré est plausible, 
alors : 

– Son contenu n’est-il pas finalement fondé ? 



 71

 

Chuuuuuuuuut, je n’y vois rien !28 

Pour répondre à cette ultime question et suivant 
les préceptes de Sun Tzu29, je me suis donc rendu à un 
vernissage du F.R.A.C. de Lorraine (Fonds Régionaux 
de l’Art « Contemporain »). Comme je l’ai écrit plus 
haut, ces institutions d’état sont des acteurs politiques 
incontournables dans le devenir de la valeur artistique 
et esthétique de notre société. Une fois dans les lieux, 
une personne qui me semble très influente commence 
dans un silence respectueux et soumis de l’assemblée 
son discours. Et là, surprise ! Aucun son ne sort de sa 
bouche, seuls quelques murmures. Je regarde autour 
de moi et constate qu’à part moi-même, personne ne 
s’en étonne. Je regarde médusé cette assemblée qui 
fait mine d’écouter ce que l’on ne peut pas entendre ! 
Je décide de m’approcher de l’oratrice muette et c’est 
à ce moment-là que je la reconnais. Mais oui, mais 

                                                      
28 Lire plus haut « Chuuuuuuuuuuuuuut, je n’y vois rien ! » 
29 « L’art de la guerre » 



 72

c’est bien sûr, c’est elle : la directrice des lieux. C’est la 
fameuse animatrice culturelle des petites lampes 
torches30. Tout s’éclaire, étant dans un des temples de 
la performance du « vide », je me dis qu’elle nous 
refait le coup, mais pas le même. Celui des lampes de 
poches dans une galerie plongée dans l’obscurité ? 
Obsolète, ringard, puisqu’elle l’a déjà fait ! Et 
l’innovation est l’un des fondements de l’art 
« contemporain ». 

Je retourne donc à l’entrée du temple afin de me 
munir d’un sonotone qui doit, j’imagine, faire partie 
de « l’idée originale » du concept de cette exposition. 
Mais rien de tout cela. Un habitué de ces vernissages 
me renseigne et m’apprend que c’est toujours ainsi : 
elle reste toujours inaudible, le bruit du vide … un 
truc « contemporain », j’imagine. La pauvre ! À sa 
précédente exposition, celle dans le noir, en plus de ne 
pas l’entendre on ne devait même pas la voir. 

J’en ai conclu que le silence dans l’obscurité ne 
m’apporterait aucune lumière sur mes réflexions 
obsessionnelles concernant l’art « contemporain ». 
Mais dans le fond elle a peut-être raison : 

Si tu « fermes ta gueule », dans le noir, personne 
ne viendra jamais t’en poser, des questions ! 

J’ai bu un verre. 
Je suis parti. 

                                                      
30 Lire plus haut « Les animateurs culturels et les petites lampes torches ! » 



 73

 

Madame La Ministre ! 

« La tradition hautaine de la culture de 
Cour aura persisté en France jusque sous 
les gouvernements actuels, toujours habités 
de la même fureur, loin des goûts 
particuliers du peuple, d’imposer un art le 
plus souvent artificiel, c’est-à-dire 
« universel » et sans goût. » 

(Jean Clair, L’hiver de la culture, 
2011, éditions Flammarion) 

Ayant pris conscience que les questions qui me 
hantaient jusqu’à maintenant autour de l’art 
« contemporain » ne trouveraient pas de réponses au 
niveau local, je décidais donc d’en faire part à la 
personne la plus compétente en la matière à mon 
sens : le Ministre de la Culture et de la 
Communication. 



 74

Je lui écrivis une lettre expliquant mon désarroi 
quant à la sur-visibilité qui était accordée à l’art dit 
« conceptuel » (fer de lance de l’art contemporain) 
dans tous les centres d’art et autres lieux 
subventionnés d’Etat au détriment de l’art dit 
classique (médiums classiques : peinture, dessin, 
gravure, etc.). J’en profitais donc pour lui faire part de 
l’action concrète venant illustrer mon manifeste 
W.C.National (voir plus haut). Et lui précisais que le 
conservateur du musée de la Cour d’Or (Metz) s’était 
joint à cette manifestation contestataire qui avait 
rassemblée 35 artistes. Je lui expliquais qu’il était 
important à mon sens de maintenir et d’aider les 
métiers d’art dit classique afin de permettre une 
évolution cohérente, sans rupture, d’un patrimoine 
artistique commun. Je pense que la transmission 
intergénérationnelle des savoir-faire artistiques est 
l’enjeu et l’une des priorités de son ministère. 

« Celui qui oublie son passé n’a pas d’avenir » 
(Régis Debray) 

J’insistais également sur la politique désastreuse 
de certains directeurs de F.R.A.C. (Fonds Régionaux 
de l’Art « Contemporain ») qui ringardisaient les 
artistes peintres, dessinateurs, graveurs, sculpteurs, 
etc. en favorisant de manière générale un art des 
idées, de l’immatériel. Cela conduit, à mon sens, 
irrémédiablement à la paupérisation matérielle et bien 
réelle d’une grande majorité d’artistes en France. Pour 
conclure, je lui indiquais que ma démarche avait pour 



 75

unique but d’obtenir pour les artistes aux médiums 
classiques, dotés d’un savoir-faire, une plus grande 
considération et donc un équilibre de visibilité de tous 
les artistes contemporains. 

Deux mois plus tard je reçus un courrier du 
Ministère de la Culture et de la Communication. Le 
chef-adjoint de Cabinet en était l’auteur. Je compris 
alors que les dysfonctionnements dans notre société 
contemporaine ne sont vraisemblablement pas le fruit 
du hasard, et vous allez comprendre pourquoi. 

Voici la lettre : 
« Monsieur, 
Vous avez appelé l’attention de Madame La 

Ministre de la Culture et de la Communication, sur la 
manifestation « Manifeste W.C.National » que vous 
avez organisée en faveur des artistes contemporains 
lorrains et qui s’est tenue du 15 mai au 20 juin dernier 
(2013) dans les environs de Metz (…) » 

Vous noterez que la substance même du 
manifeste W.C.National et par conséquent son 
caractère contestataire est, dans cette lettre, 
totalement ignoré, liquidé. C’est « en faveur des 
artistes contemporains lorrains» et non contre la 
politique culturelle française qu’est décrite ici ma 
démarche. 

Je n’aime décidément pas les politiques. 
« (…) La ministre, sensible à toute initiative visant 

à mettre le public en contact avec la création, a pris 



 76

connaissance avec le plus grand intérêt ainsi que de 
votre dossier de presse31 (…) » 

Petit rappel pour Madame la ministre et ses 
collaborateurs : le côté transgressif du concept 
d’exposition de W.C.National (la forme !), celui 
d’exposer dans des toilettes publiques, n’est là que 
pour capter l’attention (donc secondaire) et faire le 
lien avec La Fontaine de Marcel Duchamp. Cette 
« initiative » ne vise donc pas « à mettre le public en 
contact avec la création », mais uniquement à 
l’informer du traitement pitoyable et injuste que subit 
une grande partie de la production artistique 
contemporaine en France ! 

Je n’aime décidément pas les politiques. 
« (…) Toutefois, elle m’a chargé de vous préciser 

que les acquisitions des Fonds Régionaux d’Art 
Contemporain ne relèvent pas du choix exclusif de leur 
directeur, mais s’appuient sur des comités techniques 
composés de spécialistes de l’art, et d’artistes, dans le 
but d’assurer la plus grande représentativité des œuvres 
achetées. (…) » 

Cher Monsieur le Chef-adjoint de Cabinet et 
chère Madame la Ministre, je me permets « de vous 
préciser » que les directeurs de ce genre d’institutions 
sont souvent sollicités par les journalistes. Ils donnent 
des interviews dont la magie numérique qu’est l’outil 

                                                      
31 J’avais pris le soin d’envoyer un dossier de presse présentant tous les 
artistes qui participaient à la manifestation W.C.National. 



 77

Internet, nous permet de lire encore aujourd’hui. 
Voici donc les propos de la directrice du F.R.A.C. de 
lorraine recueillis par le journaliste Boris Daireaux 
pour le compte du magazine en ligne Evene.fr 
(Figaro.fr/Scope) en février 2006 : 

« À l’origine, lorsque j’ai été nommée au Frac en 
Lorraine, en 1993, j’étais seule (…) J’ai tout monté et 
commencé à réfléchir à cette idée de collection. L’idée 
de collectionner des idées est venue aussi du fait qu’au 
départ, j’étais seule à porter les œuvres, ne disposant 
d’aucun personnel (…) C’est moi qui faisais les 
accrochages, physiquement, et conduisais les camions. 
J’ai donc été amenée à me poser la question : « Est-ce 
que c’est vraiment ça, l’art contemporain ? » (En gras 
dans le texte) 

Auguste Rodin a eu beaucoup de chance de ne 
pas être son contemporain ! 

Il est clair ici que les choix artistiques, et par 
conséquent les acquisitions d’un F.R.A.C. relèvent 
bien « du choix exclusif de leur directeur ». Quant à la 
raison de ce choix, celui de favoriser l’art conceptuel 
et immatériel au détriment d’œuvres matérielles, telles 
que des tableaux comme il est question ici, il est selon 
ses dires, une question de confort personnel : « C’est 
moi qui faisais les accrochages, physiquement (…) ». 
Quant à son questionnement sur ce qu’est vraiment 
l’art contemporain, elle y répond dès le début. Sa 
définition de l’art « contemporain » est la suivante : 
toute production artistique lourde et encombrante 



 78

telle que tableau ou sculpture n’ont pas le droit de cité 
dans le (son) monde de l’art « contemporain ». C’est 
un peu simpliste et grossier mais efficace ! 

« Le but est de repousser ses limites : qu’est-ce qui 
est achetable, qu’est-ce qui ne l’est pas ?… Cela 
correspond aussi à un certain refus du système du 
marché qui survalorise certaines œuvres. » 

Ici encore je ne sais pas si cela rentre dans le cadre 
de la mission d’une fondation d’art d’Etat, « de 
repousser » des « limites ». Et la directrice des F.R.A.C. 
de Lorraine oublie ou ne semble pas comprendre que 
sa fondation est un levier de valorisation et peut-être 
même de survalorisation de « certaines œuvres. ». 
Pourquoi ses choix seraient-ils plus objectifs que ceux 
« du système du marché » ? Et ne peut-on prétendre 
que les institutions d’Etat fassent parties de ce système 
de « marché » ? N’ont-elles pas un rôle analogue à 
celles des agences de notations ? Personnellement je 
pense qu’il faut être d’une grande naïveté pour 
imaginer le contraire. Mais la suite de cette interview 
est encore plus éloquente : 

« J’essaye d’acheter des performances, des droits de 
diffusion de films, des choses qui en principe ne 
rentrent pas dans les collections publiques 
traditionnelles. J’essaye de collectionner des idées plus 
que des objets ». (En gras dans le texte) 

Pour mémoire, un extrait de la lettre du chef-
adjoint de Cabinet du ministère de la Culture 
« (…) les acquisitions des Fonds régionaux d’art 



 79

contemporain ne relèvent pas du choix exclusif de leur 
directeur (…) » 

Sans commentaires… 
Je n’aime décidément pas les politiques. 
Et enfin la conclusion de cette interview : 
« Ce n’est peut-être pas uniquement avec les yeux 

qu’on voit les choses. Ce n’est peut-être pas 
uniquement la dictature des yeux qui nous aide à 
voir. » 

Cela ne vous rappelle rien … « Si tu « fermes ta 
gueule », dans le noir, personne ne viendra jamais t’en 
poser, des questions ! » 

Mais récemment, il y a eu malheureusement plus 
grave ! En février 2012, la directrice de ce F.R.A.C. 
réitère dans un entretien donné dans le quotidien Le 
Monde. Sans complexe et surtout sans… grand-
chose ! : 

« La jeune femme, féministe en diable, a 
commencé par mener un drôle d'inventaire : combien 
d'œuvres signées par des femmes figurent dans les 
collections des musées de la région ? » Résultat, 5 % ! 
95 % des œuvres étaient masculines", s'étonne-t-elle 
encore aujourd'hui. (… ) 

Sa mission : 
[Délivrer l'art contemporain de l'omniprésence des 

mâles, ce point de départ d'une politique qui va 
s'épanouir entre 2000 et 2006 : l'achat exclusif d'œuvres 
émanant d'artistes féminines.] « Certaines sont 
doublement invisibles : un, parce qu'elles sont 



 80

femmes, deux, parce que leur travail est 
immatériel », analyse-t-elle.» (Souligné et en gras 
dans le texte) 

Auguste Rodin a eu Décidemment beaucoup mais 
beaucoup de chance de ne pas être son 
contemporain ! 

Au-delà de l’ignorance patente du ministère de la 
Culture et de la Communication sur le 
fonctionnement des institutions d’art en France 
(digne d’une performance artistique de l’art 
« contemporain », j’en conviens !), c’est le caractère 
politique nauséabond et sectaire qui me trouble ici. 
Que dirait-on si ce directeur était un homme et tenait 
de pareils propos en faveur de la gent masculine ? 
L’aveu ici est explicite : le F.R.A.C de Lorraine prône 
donc une forme de discrimination positive dans ses 
acquisitions artistiques et par conséquent favorise non 
pas la compétence, le talent, le don ou soyons fous, 
même le génie, mais bien la nature du sexe de 
l’artiste ! 

Je ne tiens pas à m’étendre sur la conclusion de 
cet entretien qui mentionne la double peine 
d’invisibilité dont souffrent les artistes femmes. Celle-
ci relève elle aussi de la performance, mais 
certainement pas celle du domaine artistique. 



 81

 

Ce n’était pas mieux avant, 
c’est juste nul aujourd’hui ! 

« La majorité n’a pas forcément raison. 
Mais si c’était le cas, ce ne serait pas pour 
les bonnes raisons ! » 

(Baptiste Rappin, 2013) 

Le protocole d’exposition de ma manifestation 
W.C.National prévoyait une deuxième exposition : 
celle du photoreportage de la première. Bénéficiant 
d’une médiatisation toute relative pour la région et le 
soutien d’un musée de France (Le musée de la Cour 
d’Or), c’est sans grandes difficultés que j’arrivais à 
obtenir le hall de l’hôtel de ville de Metz, ainsi que son 
magnifique Grand Salon afin d’y organiser une 
conférence sur les questions soulevées par le 
Manifeste W.C.National. Je fus accompagné dans ma 
démarche par deux universitaires : Baptiste Rappin 
(Maître de conférences à l’Université de Lorraine) et 



 82

Benoît Goetz (Professeur des Universités à 
l’Université de Lorraine). Ce dernier pressent le 
même traitement à la Philosophie que celui que j’avais 
infligé symboliquement aux métiers32 des Beaux-arts, 
c’est-à-dire : finir dans les « chiottes ». Il me fit tout de 
même remarquer que je ne pouvais pas réduire l’art 
« contemporain » à l’art conceptuel uniquement. Sur 
ce point il avait raison et j’avais moi-même été surpris 
par la qualité (ou la pertinence !) de certaines œuvres 
conceptuelles contemporaines, comme par exemple 
celles qui furent exposées par la galerie Saatchi au Tri 
postal de Lille fin 2010, début 2011 : les corps moulés 
en résine et fibre de verre (« Chinese Offspring », 2003) 
de l’artiste chinois Zang Dali, suspendus dans le vide, 
illustrant la précarité et l’impuissance d’une partie de 
ses concitoyens, ces oubliés de la mondialisation. 
C’est une installation, une œuvre bouleversante. Sun 
Yuan et Peng Yu, tous deux artistes chinois 
également : leur installation troublante et dérangeante 
est matérialisée par treize vieillards (« Old Persons 
Home », 2007), aux traits qui rappellent ceux de 
« grands » dirigeants internationaux (sculptures de 
grandeur nature). Ils se déplacent de façon aléatoire 
sur des fauteuils roulants. Sans bruit, dans le silence, 
ils se croisent, se cognent les uns aux autres et 
s’éloignent les uns des autres… vestiges des illusions 
diplomatiques orchestrés par des hommes de 

                                                      
32 J’entends ici par métiers : le cumul des savoir-faire. 



 83

nationalités et religions différentes atteints du même 
mal, la vieillesse ! Il y avait aussi les dizaines de 
moulage de corps en feuilles d’aluminium (« Ghost », 
2007) de l’artiste français Kader Attia qui représentent 
des « être » en prière et illustrent de façon inquiétante 
et puissante une certaine idée sur l’identité 
individuelle dans la (ou les) religion, ou croyance… 

J’avoue que ma colère (le plus souvent justifiée à 
mon sens) à l’encontre de la politique des institutions 
artistiques Publiques ou privées, me conduit à des 
jugements excessifs. Mais je crois aussi que 
« l’exception confirme la règle » ! 

Je pense qu’il y a effectivement des œuvres 
conceptuelles contemporaines qui ont le droit de cité, 
non pas dans le domaine des Beaux-arts, mais dans 
celui de la littérature, de la philosophie. La (brillante) 
démonstration conceptuelle, telle que le ready-made 
de Marcel Duchamp ainsi que celles de certains de ses 
suiveurs, soulève surtout une réflexion d’ordre 
intellectuel et philosophique. 

Je me demande finalement si le problème de 
certains artistes contemporains ne serait pas celui-
là ? : 

Ils sont trop démunis des savoir-faire des beaux-
arts pour réaliser une œuvre dite classique (peinture, 
sculpture, dessin, etc.) et pas assez érudits et 
talentueux pour écrire un essai philosophique ! 

Benoit Goetz me fit remarquer également qu’une 
institution d’art tel que le Centre Pompidou Metz 



 84

organise des expositions de grande qualité à succès 
populaire telles que « Chefs-d’œuvre » en 2011, 
« 1917 » en 2012 et « Vue d’en haut » en 2013. J’en 
convenais. Mais le succès de ces expositions n’était-il 
pas dû au fait que c’étaient des œuvres « modernes » 
et non « contemporaines » qu’avait exposées ce centre 
d’art contemporain ? 

L’ennui avec tout ce que je défends, ce que j’écris 
et ce qui m’indigne ici est que certains d’entre vous 
me taxeront de passéiste et de réactionnaire. Si nous 
pouvions voyager dans le temps, comme Gil le héros 
du film « Minuit à Paris » (2011) de Woody Allen, 
nous serions témoins du même désenchantement des 
interlocuteurs que l’on croiserait. Ils nous diraient 
tous la même chose : « C’était mieux avant ! ». 
Personnellement je ne crois pas que ce fut « mieux » 
avant. Je pense seulement que c’est vraiment nul 
aujourd’hui… Cela fit sourire Benoît Goetz, et il me 
dit alors : 

« Toutes les générations disent que c’était mieux 
avant. Mais je pense que nous sommes la première à 
avoir raison ! » 

Fin 



 85

 

 
Conférence « lieux d’art » du 17 septembre 2013 

pour le vernissage du photoreportage 
« W.C.National » à l’Hôtel de Ville de Metz. 

Commissaire de l’exposition : Vadim Korniloff. 
Texte de Baptiste Rappin, Maître de 

Conférences à l’ESM-IAE de Metz, Université de 
Lorraine et chercheur au CEREFIGE, (EA 3942). 

« Si l’art est bien rentré dans l’ère de sa dé-
définition, comme l’annonce sans ambages le titre 
d’un ouvrage du critique d’art Harold Rosenberg(1), 
alors nous ne devrions plus savoir où donner de la 
tête : où trouver l’art ? Où se cache-t-il ? Comment le 
reconnaître si l’on ne peut plus le définir ? En existe-t-
il des lieux légitimes ? Ou bien les musées et les 
toilettes sont-ils à placer sur un pied d’égalité ? 

Nous sentons bien à ces interrogations liminaires 
que la question des lieux d’art ne relève pas d’une 
simple et banale question de localisation, et qu’elle la 
dépasse en de multiples directions : vers l’ontologie 
(l’existence même de l’art et le statut de l’œuvre d’art), 



 86

vers l’éthique et la sociologie (le statut de l’artiste), 
vers la politique (La place de l’art dans nos sociétés 
hypermodernes) 

Mais enfonçons les portes ouvertes, cela peut 
constituer un bon début. Et s’il faut situer l’art, 
énonçons une trivialité : l’art se trouve dans les 
œuvres d’art. Je me délecte d’un opéra de Mozart ou 
de Verdi ; je contemple l’univers tourmenté et 
mouvant de Van Gogh ou celui plus sécurisant, plein 
d’assises, de Cézanne ; je suis comme transporté par 
l’architecture illusionniste du Bernin : voici autant 
d’occasions de trouver de l’art, de faire face à ses 
manifestations, de les éprouver mais aussi, du même 
coup, de les identifier comme œuvre d’art. A vrai dire, 
ce que nous saisissons de l’art, tant sur le plan sensible 
qu’intellectuel, se réduit entièrement à notre saisie des 
œuvres d’art : l’Art n’existe pas comme pure Idée, et si 
d’aucuns font du concept leur matériau, c’est que 
toute une tradition fondée sur la mise en forme de la 
matière les a précédés et leur a permis, en quelque 
sorte, de se montrer subversifs. 

Définissons avec René Huyghe l’œuvre d’art 
comme une composition(2) : par exemple, dans une 
peinture de maître, lignes, formes, matières et 
couleurs se fondent en un tout, en une entité qui 
possède sa propre identité ; le visible donne accès à un 
invisible, à un sens qui déborde le cadre de la peinture 
et fait accéder celle-ci au statut d’œuvre et, par voie de 
conséquence, à son autonomie. 



 87

Bien sûr, cette tradition occidentale de la 
composition et de la mise en forme n’est pas 
monolithique. Et je dirais qu’elle évolue entre deux 
pôles qui sont à la fois ses deux tentations et ses deux 
ornières : d’un côté, la réalité dont la séduction peut 
entraîner l’œuvre d’art du côté de la copie et de la 
reproduction ; de l’autre, la pure forme (ou le formel 
comme pur concept) dont l’attrait conduit à faire 
apparaître la convergence de l’infini réduisant l’œuvre 
à une figure géométrique, voire à une ligne ou même 
une couleur. Toutefois comme le souligne René 
Huygue, « en fait et quoi qu’on en dise, les cas 
extrêmes n’existent pas : il n’y a pas de réalisme 
absolu ; le peintre a toujours dû consentir quelque 
concession aux moyens dont il dispose. Il n’y a pas 
d’abstraction pure, car si l’œil cessait de s’alimenter de 
souvenirs dans la réalité visible, il n’aurait plus à lui 
que la complète inanité du blanc »(3). 

Si chaque œuvre d’art est, comme re-
présentation, venue à la présence d’un monde, d’un 
univers, d’un possible qui augmente la réalité de la 
sienne, si donc chaque œuvre d’art fait autorité (au 
sens étymologique d’augeo, augmenter), c’est parce 
que la composition ne se limite à ses seules 
dimensions techniques. Malgré le ton péremptoire 
qu’adoptent les positivistes, le comment ne se 
substituera jamais au pourquoi. La composition va 
au-delà du savoir-faire, elle est souffle, elle est 
transport vers un ailleurs (je ne dis pas un au-delà) : 



 88

l’œuvre d’art gagne ainsi son autonomie. Attention, 
autonomie ne veut pas dire indépendance : la peinture 
doit au peintre tous ses éléments constitutifs : son 
intention, son projet, sa technique, sa touche, ses 
choix de couleurs et de matières, etc. Elle doit très 
certainement à la réalité, fût-elle naturelle, sociale ou 
artefactuelle, des éléments d’inspiration et des 
questionnements inchoatifs. Mais la composition 
réussie échappe autant à son auteur qu’à la réalité. Et 
il n’est pas dit que certains critiques d’art nous parlent 
mieux de l’œuvre que les artistes eux-mêmes. 

A titre d’illustration, ces quelques lignes du 
sculpteur Nicolas Alquin : « Je ne suis qu’un passage. 
Un vecteur ébloui. L’artiste est un miroir dont le 
travail consiste à se polir intérieurement. Jusqu’à ce 
qu’il soit capable de capter et de renvoyer l’orage, la 
force ou la tendresse. Il ne s’agit pas d’être célèbre, 
mais de célébrer. D’agir à un très haut degré 
d’intimité. Comme les derviches tourneurs, lorsque le 
cosmos les traverses ». (4) 

Une ascèse donc, mais qui fait du soi un passage 
et un élan vers l’œuvre. Or, c’est cette autonomie de 
l’œuvre d’art que je voudrais, pour revenir sur notre 
question liminaire des lieux de l’art, mettre en tension 
avec deux éléments du contexte contemporain de 
l’art. Car il appert que le devenir-autonome de 
l’œuvre d’art devient de plus en plus difficile eu égard, 
d’une part au statut de l’artiste, d’autre part à la 
modalité actuelle de présentation des œuvres d’art 



 89

qu’est l’exposition.Nous devons au philosophe Paul 
Audi un très récent Discours sur la légitimation 
actuelle de l’artiste(5). L’auteur montre tout d’abord 
que la légitimation de l’artiste provient d’une instance 
de légitimation, d’un tiers extérieur reconnu lui-
même comme légitime et qui peut alors, de jure, 
autoriser l’être-artiste de l’artiste. Il n’est pas exagéré 
de penser que cette fonction instituante était réservée, 
il y encore un siècle, à l’art lui-même : le statut de 
l’artiste découlait de la valeur de l’œuvre d’art, 
attestant très certainement d’un rapport au Beau. Le 
XXe siècle aura été celui d’un renversement à l’issue 
duquel l’artiste autoproclamé accorde le statut 
d’œuvre d’art à tel ou tel artefact matériel ou mental, 
entraînant dans la foulée l’éviction du Beau du 
domaine de l’art. Paul Audi distingue trois procédés 
de légitimation, qu’il accole à trois noms célèbres : 

1. Avec Marcel Duchamp, le lieu de la 
légitimation se déplace vers le discours performatif : 
« ceci est de l’art » visant à transformer la fonction de 
l’objet(6) ; 

2. Avec Joseph Beuys, le lieu de légitimation se 
déplace vers le corps comme force créatrice et 
productrice : on passe en quelque sorte de la 
performativité à la performance ; 

3. Avec Yves Klein, le décret d’essence se suffit à 
lui-même : déclarer « je suis un artiste » témoigne de 
l’autocréation de l’artiste par lui-même, avec tout le 



 90

risque que cette demande de reconnaissance 
n’aboutisse qu’à du mépris, selon le couple de 

concepts que j’emprunte ici à Axel Honneth. 

Ces trois modèles de légitimation accordent tous 
un primat à l’artiste ; mais plus l’on progresse vers 
Yves Klein, et plus la matérialité de l’œuvre d’art 
disparaît. Ce qui apparaît désormais prioritaire, c’est 
la démarche plus que le résultat : « L’art s’intéresse au 
COMMENT et non au QUOI ; non au contenu 
littéral, mais à l’exécution du contenu factuel. 
L’exécution – le comment de la réalisation – tel est le 
contenu de l’art »(7) affirme ainsi sans surprise Anni 
Albers, membre du Bauhaus puis du Black Montain 
College. 

Ainsi le lieu de l’art s’est déplacé de l’œuvre d’art 
vers l’artiste, son être, ses actes, ses dires. On 
comprend alors, qu’indissolublement attachée à son 
créateur, pieds et poings liés, elle ne puisse plus 
gagner son autonomie : l’arbitraire du décret 
d’essence de l’art et de l’artiste, s’il a certainement été 
à ses débuts une réaction légitime à ce Walter 
Benjamin appelait « l’ère de la reproductibilité 
technique », s’enfonce aujourd’hui dans les marécages 
de l’indifférence : l’indifférence comme ignorance 
placide ou mépris feins (« j’aurai pu le faire ! ») et l’in-
différence comme négation de la distinction puisque 
chacun est appelé, dans le grand bouillon de la culture 
festive, à devenir ce qu’il est, à savoir un artiste et un 
créateur(d’où les jeux sociologiques mis en exergue 



 91

par la sociologue Nathalie Heinich). Ces marécages 
sont identiques à ceux que le baron de Münchhausen 
dut affronter : assis sur sa monture, il tentait de s’en 
extirper par la seule force de ses genoux ; mais sans 
extériorité (l’appui d’une branche par exemple), dans 
le mauvais jus de la pure horizontalité, son geste se 
révéla bien vain. 

Venons-en à la seconde tension qu’il faut cette 
fois-ci situer entre l’autonomie de l’œuvre d’art et 
cette modalité particulière de sa présentation, 
aujourd’hui si prisée, qu’est l’exposition. Vous 
comprenez bien qu’il n’est pas question ici de juger de 
la qualité de telle ou telle exposition donnée, mais 
bien d’interroger la forme générale de l’exposition 
dans son rapport aux œuvres d’art exposées, et à 
l’œuvre d’art en général. 

Catherine Grenier, directrice-adjointe du Musée 
national d’art moderne, vient de commettre un 
ouvrage de réflexion sur l’avenir des musées(8). Elle y 
expose tout d’abord l’actuelle situation des musées, 
qui souffrent de mille maux : perte d’identité, 
disqualification des métiers traditionnels comme celui 
de conservateur, non-renouvellement du public, 
positions contradictoires des politiques, etc. La 
réponse apportée par l’auteur consiste à élaborer un 
nouveau modèle de musée, dynamique et générateur 
de savoirs, situé à mi-chemin du musée classique 
(comportant des collections permanentes) et du 
centre d’art (fonctionnant sur les seules expositions). 



 92

Son objectif est d’en finir avec la lourdeur 
bureaucratique des collections permanentes, et de 
gagner en souplesse et flexibilité afin de gagner la 
course à l’innovation. La question est : ce discours 
relève-t-il de l’art ou du management ? 

Du management, c’est très clair : politique de flux 
tendus tendant à réduire les stocks, stratégie 
typiquement low cost visant à limiter le temps de 
rotation des œuvres d’art (comme Easy Jet le pratique 
dans le domaine aérien avec les vols), organisation 
matricielle et management de projet (l’exposition), 
pratique marketing de ciblage et de segmentation des 
publics et enfin, je l’imagine, mise en place 
d’indicateurs de disciplinarisation et de contrôle des 
employés. 

Mais que devient l’œuvre d’art dans un tel 
contexte ? J’indique ici deux pistes de développement : 

1. La managérialisation des musées implique un 
déplacement du musée comme lieu vers le musée 
comme temps, et pas n’importe lequel, le temps de 
l’évènement. Non plus sanctuaire d’accueil des 
œuvres d’art, mais entreprise évènementielle 
d’organisation d’expositions temporaires, le musée 
participe aujourd’hui pleinement du tout-culturel et 
de la festivité généralisée : « Qu’est ce qu’un 
évènement culturel ?, se demande Michel Deguy. 
L’expression est devenue analytique, tautologique : 
culturel est l’évènement par lui-même (la soirée, la 
« manifestation », la « journée » – de la poésie, des 



 93

orphelins, etc.) en ce qu’il rassemble le disparate. Le 
phénomène culturel est celui de cette performance – 
qui performe un évènement. Ça colle ; le culturel est 
la colle : ce qui fait tenir ensemble quoi que ce soit 
d’indifféremment différent, ces danseurs, ces textes, 
ces personnalités, ces projections, ce buffet…Le 
problème est celui de colle ; elle doit être plus forte 
que tout ce qui s’indiffère ou s’oppose ou se répugne 
ou s’affine. « Sous le signe » du culturel n’importe 
quoi peut s’accoler »(9). Engluée dans la colle du 
management culturel, tel le capitaine Haddock qui 
n’arrive pas à débarrasser sa main du morceau de 
scotch, l’œuvre d’art n’est plus susceptible de prendre 
son envol (de dé-coller) et d’accéder à son 
autonomie : alors qu’auparavant le musée comme lieu 
s’adaptait à l’œuvre d’art, c’est désormais l’œuvre 
d’art qui est sommée de participer à des évènements 
culturels et festifs. 

2. Mais quels dispositifs de l’exposition la « colle » 
de Michel Deguy désigne-telle ? Nous les 
regrouperons tous sous le terme générique de 
« storytelling », cette fabrique d’identités que la police 
du commissaire d’exposition impose aux œuvres d’art 
en leur assignant une place dans la petite histoire qu’il 
raconte. Circuit fléché, panneaux explicatifs et visites 
guidées, vidéos projetées, jeux de lumière et 
transparence organisée, catalogue de l’exposition, 
sont autant de dispositifs concrets de ce storytelling 
auquel l’œuvre d’art ne saurait échapper. Sous 



 94

prétexte d’émancipation et de libération (la lutte 
contre l’Identité avec un I et contre l’Histoire avec un 
H), les expositions enchaînent à l’infini, car il y autant 
de chaînes que d’expositions, les œuvres à des récits 
d’identités étrangers à leur être-propre, leur ôtant 
ainsi la possibilité même de leur autonomie. 

En résumé, l’œuvre d’art peine actuellement à 
maintenir son autonomie, et par là-même son statut. 
Tributaire de l’artiste qui en reste le propriétaire par 
ses mots, son corps voire son être ; devenue partie 
intégrante des dispositifs aliénants de l’exposition, 
l’œuvre d’art ne peut plus s’arracher à ces boulets 
pour nous transporter vers cet ailleurs que toutes les 
explications du monde ne pourront jamais 
arraisonner. 

Laissons le mot de la fin à l’écrivain Pierre 
Bergounioux : « Tout va très vite, désormais. Nous 
avons, à n’en pas douter, changé d’ère. Quels que 
soient les noms qu’on lui donne, société post-
industrielle, supra-modernité, démocratie néo-
libérale, fin de l’histoire, elle s’annonce à un 
bouleversement de l’expérience ordinaire, à une 
révolution du paysage où prédomine ce que le 
sociologue Marc Augé a qualifié, voilà une dizaine 
d’années, de non-lieu. L’utopie, au sens strict, est en 
train d’envahir l’étendue où nous tentons de vivre, 
avec cette conséquence que nous n’avons plus nulle 
part où aller »(10). 



 95

Il en va ainsi de l’art d’aujourd’hui, son devenir-
utopique faisant écho à son état gazeux et diffus (avec 
tout le lot de kitch et de design que cela implique) que 
soulignait Yves Michaud(11). L’art n’est plus nulle 
part car il est partout. » 



 96

 

(1) Harold Rosenberg, The de-definition of art, 
University of Chicago Press, 1972. 

(2) René Huygue, Dialogue avec le visible, 
Flammarion, 1993, p.185 et suivantes (première 
édition : 1955). 

(3) René Huyghe, op. cit., p.71. 

(4) Artension, mai/juin 2013, p.34. 

(5)Paul Audi, Discours sur la légitimation actuelle de 
l’artiste, Encre Marine, 2012. 

(6) Rappelons tout de même la célèbre phrase de 
Duchamp que l’on trouve dans une lettre de 1962 
adressée au peintre Hans Richter : « Ce Néo-Dada qui 
se nomme maintenant Nouveau Réalisme, Pop Art, 
assemblage, etc., est une distraction à bon marché qui 
vit de ce que Dada a fait…Je leur ai jeté le porte-
bouteilles et l’urinoir à la tête comme une provocation 
et voilà qu’ils en admirent la beauté ». 

(7)Citation extraite de Roselee Goldberg, La 
performance. Du futurisme à nos jours, 



 97

Thames&Hudson, 2012, p.121 (première édition : 
2001). 

(8)Catherine Grenier, La fin des musées ?, Editions du 
regard, 2013. 

(9) Michel Deguy, Ecologiques, Hermann, 2012, p.75. 

(10) Pierre Bergounioux, La fin du monde en 
avançant, Fata Morgana, 2011, p.32 (première 
édition : 2006). 

(11) Yves Michaud, L’art à l’état gazeux, Arthème 
Fayard/Pluriel, 2010 (première édition : 2003). 



 98

 
 

Cet ouvrage a été composé par Edilivre 
 

175, boulevard Anatole France – 93200 Saint-Denis 
Tél. : 01 41 62 14 40 – Fax : 01 41 62 14 50 

Mail : client@edilivre.com 
 

www.edilivre.com 
 
 
 

 
Tous nos livres sont imprimés 

dans les règles environnementales les plus strictes 

 
 
 

Tous droits de reproduction, d’adaptation et de traduction, 
intégrale ou partielle réservés pour tous pays. 

 
ISBN papier : 978-2-332-70774-1 

ISBN pdf : 978-2-332-70775-8 
ISBN epub : 978-2-332-70773-4 

Dépôt légal : avril 2014 
 

© Edilivre, 2014 

 
Imprimé en France, 2014 


